
XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

Crítica a uma concepção referencialista de linguagem sobre música, na 
perspectiva da pragmática wittgensteiniana.

  José Estevão Moreira
UNIRIO – estevaomoreira@gmail.com

Resumo: A concepção referencialista de linguagem representa um tipo de linguagem que se constitui 
como autônoma na relação pensamento-mundo, com status de inequívoca. Como observa Wittgenstein 
nas  Investigações Filosóficas  (1953), a concepção referencialista de linguagem se baseia no princípio 
fundacional de que seria capaz de se referir, denominar e mostrar os objetos do mundo. Neste artigo são 
apresentados e problematizados alguns exemplos de uma concepção referencialista de linguagem na 
música através da obra de Luiz Heitor Corrêa Azevedo, intitulada "Escalas, Ritmo e Melodia na Música 
dos Índios Brasileiros" (1938). Na educação musical e na linguagem sobre música de um modo geral,  
podemos  problematizar  a  concepção  referencialista  de  linguagem  como  aquela  que  se  baseia  no 
princípio de que os conceitos  musicais  "corretos"  são parte  do mundo e seriam independentes  das 
práticas  linguageiras  contextualizadas,  evidenciadas  na  pragmática  wittgensteiniana,  a  partir  dos 
conceitos de jogos de linguagem e formas de vida.
Palavras-Chave:  Wittgenstein,  pragmática,  linguagem  sobre  música,  educação  musical, 
etnomusicologia.

Critical to the referential concept of language about music, on the view of wittgensteinian pragmatic

Abstract:  The  referential  concept  of  language  represents  a  type  of  language that  is  constituted  as 
autonomous in thought-world relationship, with unequivocal status. As observed by Wittgenstein in the 
Philosophical Investigations  (1953), the referential concept of language is based on the foundational 
principle that would be able to refer, nominate, and show the objects of the world. This paper presents  
and discusses some examples of referential concept of language about music through the work of Luiz 
Heitor Correa Azevedo, entitled "Scales, Rhythm and Melody in the Music of the Brazilian Indians" 
(1938). In music education and language about music in general, we may problematize the referential  
concept of language as based on the principle that the one for which the “right” musical concepts are 
part  of  the world and would be independent  of  language practices  in  context,  as evidenced  in  the  
wittgensteinian pragmatics, as for the concepts of language games and form of life.

Keywords: Wittgenstein, pragmatic, language about music, music education, ethnomusicology

1. Introdução – A concepção agostiniana de linguagem, segundo Wittgenstein

Para abordar esta concepção, adotarei neste trabalho a perspectiva da pragmática 

wittgensteiniana de linguagem, desenvolvida nas  Investigações Filosóficas  (1953). Ludwig 

Wittgenstein  (1889-1951)  abre  as  Investigações  fazendo  uma  crítica  à  concepção  de 

linguagem  de  Santo  Agostinho  –  para  quem  os  nomes  designam  coisas  do  mundo  –, 

denominando de “concepção agostiniana de linguagem”, um tipo de linguagem que tem como 

verdade  que  as  significações  seriam agregadas  às  palavras,  que possuiriam assim valores 

absolutos. Uma linguagem fundamentada na concepção agostiniana toma como premissa a 

crença – acima de qualquer suspeita ou cogitação de contrário – na existência de modelos a 

priori que seriam necessariamente e “naturalmente” seguido por todos.

No entanto, a própria concepção agostiniana de linguagem não pode se instaurar 

sem que haja um treinamento, no qual aquele que ensina, mostra os objetos em um ensino 

ostensivo de palavras (WITTGENESTEIN, 1975: p. 15). Isto significa dizer que existe um 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

jogo de linguagem que deve ser compreendido por aquele que aprende uma denominação, ou 

seja, denominar ostensivamente é apontar um objeto associando-o a um referencial (conjunto 

de sons, sinais, palavras etc.). Consequentemente, a não compreensão do gesto – de apontar – 

inviabilizaria a nominação, pois o observador poderia simplesmente repetir, sem compreender 

(DIAS, 2000, p.45). Neste caso, há portanto, na prática do modelo agostiniano de linguagem, 

a necessidade de um conhecimento prévio – a compreensão do gesto ostensivo – que não é 

percebido ao se conceber “linguagem” como uma denominação ostensiva.

Se se pensar a questão da denominação ostensiva no campo da educação musical, 

podemos  problematizar  situações  nas  quais  o  professor  de  música  aponta  para  um 

determinado acontecimento musical e denomina-o para o aluno. O problema maior reside no 

fato de que, ao contrário dos objetos que são táteis e visuais, os sons não são visíveis, de 

maneira que o “apontar” torna ainda menos evidente o que se quer mostrar, a não ser que 

aquele que aprende já tenha certa vivência com os critérios da prática que o professor aponta. 

Tais critérios, para que sejam compreendidos devem ser públicos e partilhados no  jogo de 

linguagem – central no desenvolvimento da pragmática wittgensteiniana .

Portanto,  a  concepção  agostiniana  descrita  por  Wittgenstein  é  aquela  que 

pressupõe que o ato de apontar será de antemão compreendido pelo ouvinte, pois parte da 

ideia de que, se os nomes apenas descrevem o mundo, este mundo existe independente da 

linguagem (como no CRÁTILO de Platão). É o mesmo pressuposto que está na base da ideia 

de que, se algum aluno não é capaz de aprender com aquilo que o professor mostra, este aluno 

tem problemas de alguma ordem: ou não é talentoso, ou é “inferior”, ou “não entende e nunca 

vai entender” etc. Porém, a perspectiva de Wittgenstein nos mostra exatamente o oposto: que 

os jogos de linguagem fazem parte de uma forma de vida (WITTGENESTEIN, 1975: p. 22) e, 

portanto, o que chamamos de linguagem não é algo que estaria fora da vida, mas que é parte 

dela: a linguagem não seria mero instrumento para descrever o mundo tão somente, mas parte 

dele. 

No  modelo  agostiniano,  a  linguagem  teria  como  função  apenas  “expressar  a 

realidade mais ou menos eficientemente e garantir, assim, a compreensão e comunicação de 

seus significados autônomos e a priori” (GOTTSCHALK, 2010: p. 106). 

Tais pressupostos configuram uma concepção  referencial  da linguagem, isto é,  a 
crença de que a linguagem teria como função apenas descrever a experiência, seja 
esta  uma experiência  externa  ou  interna.  Nessa  concepção,  as  palavras  somente 
substituem os  objetos  a  que  se  referem,  e  a  expressão  linguística,  por  sua  vez, 
designaria um fato do mundo. O significado de uma palavra seria o objeto que a 
palavra  substitui,  seja  este  objeto  uma  experiência  empírica  ou  mental 
(GOTTSCHALK, 2010: p.106). 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

Voltando ao campo da educação musical,  termos como “escala”,  “tonalidade”, 

“intervalos”, “linguagem musical” etc., estão comprometidos com contextos específicos e que 

na verdade só poderíamos fazer uma descrição mais profunda analisando o uso de cada um 

dos termos em situações  reais,  nas práticas.  No entanto,  para a concepção agostiniana  de 

linguagem  o  uso  não  faria  diferença,  uma vez  a  linguagem não  teria  influência  sobre  a 

existência  de  algo  estabelecido  como “coisa”  do  mundo,  funcionando  tão  somente  como 

referente – acima da suspeita agostiniana. 

2. Um exemplo de concepção “agostiniana” de linguagem sobre música

Para  conseguirmos  deixar  mais  claro  o que  estamos  querendo dizer  buscamos 

apresentar  um  exemplo  concreto,  prático  e  real  do  campo  da  pesquisa  em  música  para 

evidenciar  o  uso  e  as  implicações  de  uma  concepção  “agostiniana”  de  linguagem  sobre 

música. E para tanto, encontramos um exemplo representativo na publicação de Luiz Heitor 

Corrêa Azevedo, intitulada Escala, Ritmo e Melodia na Música dos Índios Brasileiros (1938), 

uma tese desenvolvida para provimento da cadeira de “Folclore Nacional” da Escola Nacional 

de Música da Universidade do Brasil. A obra é farta de uma base bibliográfica com 42 títulos  

de livros correntes na pesquisa etnomusicológica contemporânea à realização do exame e, 

pelo fato de ser um exame para provimento a uma cadeira universitária pode ser, de certo 

modo,  representativo  dos  interesses  de  uma comunidade  acadêmica  bastante  influente  no 

Brasil, nos princípio do século XX até sua primeira metade.

O que se segue, primeiramente, é uma descrição, através do exemplo de Azevedo, 

do  emprego  da  linguagem  sobre  música  que  se  alinha  com  uma  concepção  agostiniana 

criticada por Wittgenstein. A princípio nos chama a atenção as perguntas iniciais nas quais o 

Azevedo se apoia para se lançar ao exame:

Em que  consiste  […]  a  música  de  nossos  índios?  Em que  escalas,  em que 
princípios rítmicos é baseada? Emprega a série de cinco sons, sem segundas 
menores, conhecida pelo nome de  escala pentafônica, que caracteriza as mais 
remotas culturas musicais do planeta? Intervalos menores que o semitom, como 
a  música  do  Oriente?  Reconhece  a  noção  de  tempo  forte  e  tempo  fraco? 
(AZEVEDO, 1938: p.31).

A própria pergunta promove um direcionamento da resposta. Assim, tudo aquilo 

que o pesquisador está a perguntar, será o seu referencial analítico. No entanto, os valores nos 

quais Azevedo se ancora são aqueles partilhados por um grupo social e, mais ainda, por uma 

cultura  oriunda  dos  valores  musicais  e  estéticos  europeus.  Assim,  o  pesquisador  busca 

similaridades  com  base  nos  seus  próprios  valores  e  léxicos  –  e  também  de  outros 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

pesquisadores influentes no meio acadêmico –, independentemente da partilha ou não destes 

aspectos com os participantes da cultura em questão: “os nossos Índios [brasileiros]”.

Prosseguindo, após a análise de fonogramas e relatos de outros pesquisadores, 

Azevedo (1938, p. 31) constata “evidencias” de que a música indígena é baseada na escala 

“completa” de sete sons. Cabe ressaltar aqui o destaque de Azevedo para o caráter “completo” 

desta escala, de modo que qualquer disposição do contrário configuraria uma gama de notas 

como incompleta. E prossegue:

Embora  possuindo a  escala  completa  de  sete  sons,  os  indígenas  frequentemente 
deixam de empregá-la em seus cantos, preferindo não ultrapassar acanhados limites 
extremos, às vezes demarcando apenas por uma terceira menor (AZEVEDO, 1938: 
p.31).

A pesquisa de Azevedo buscava encontrar  elementos  que fazem parte  de uma 

prática alheia à dos Índios – que é a preocupação formal com as “Escalas, Ritmo e Melodia”. 

Por  um lado,  sua  pesquisa  apresenta  alguns  aspectos  da  “sonoridade  exótica”  da  música 

indígena, porém, não cita outros elementos fundamentais para a música dos Índios como o 

aspecto transcendental de suas experiências. Ademais, o livro de Azevedo é rico em exemplos 

musicais grafados – mais uma característica da música ocidental – adequados a quadraturas e 

fórmulas de compasso (ainda que de modo sucinto). O pesquisador também, ao fazer questão 

de frisar – e talvez,  de encontrar – a existência  de um sistema “completo” de sete notas, 

classifica  os  “desvios”  de  afinação  não  como quartos  de  tom –  como  defendiam alguns 

pesquisadores – mas como ineficiência técnica para a sustentação da afinação. Portanto, na 

perspectiva de Azevedo, o temperamento de doze sons se mostra eficiente para descrever a 

música indígena, denotando uma preocupação com a técnica que evidencia critérios analíticos 

da música erudita europeia. 

Ao  partir  do  princípio  de  que  as  escalas  são  existentes  na  natureza  a  priori, 

objetos os quais poderíamos nos referir, Azevedo, em sua análise da música dos selvícolas 

(sic),  constata  que  “os  primitivos  não  são  capazes  de  produzir,  separadamente  e 

sucessivamente, a altura mais ou menos definida dos sons da escala musical” (grifo nosso). 

Esta “constatação” de Azevedo o faz notar que decorre daí “a falsa impressão de que eles se 

servem de intervalos  de escalas  muito  subtís (sic)  [como o quarto de tom]” (AZEVEDO, 

1938: p.19). Mesma ideia que permitiria outro musicólogo a concluir sobre a universalidade 

de um sistema musical:

Jullien Tiersot, por sua vez, estudando a música dos negros africanos e achando que 
as conclusões a que atingiu “pourraiente être considérées comme placées à la base  
de la musique universelle et em afirmer les immuables lois”, afirma a inexistência 
do “mítico intervalo de quarto de tom”. “Há apenas, – diz – na África, como em 
toda parte, pessoas que cantam sem entoação e instrumentos desafinados; isso pode 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

constituir, algumas vezes, quartos de tom aproximados, mas não autoriza a erigir o 
seu uso em sistema” (AZEVEDO, 1938: p.19).

Em  outra  passagem  do  livro,  o  pesquisador  revela  ter  analisado  determinada 

música indígena encontrando um “verdadeiro tetracorde cromático, ao geito (sic) dos antigos 

teóricos helênicos”. Este outro apontamento revela uma preocupação com os modos gregos, 

dos quais, a propósito, não se tem registros audíveis, mas que são a base do sistema modal da 

cultura europeia.

Nos casos aqui citados, porém, há, de fato, menos cromatismo (isto é, tendência para 
a passagem de um som a outro pela coloração ascendente do inferior ou descendente 
do superior) do que a alteração de certos graus, com o intuito de converter em menor 
determinadas passagens melódicas antes constituídas por intervalos maiores. É uma 
flutuação entre maior e menor […] trata-se de uma prolongada melopeia, claramente 
situada no tom de dó maior, na qual, porém, o sexto grau, lá, que aparece uma única 
vez, vem bemolizado. De resto essa espécie de cromatismo a que nos referimos é 
um dos processos  mais  caros  à  melodia  do  Índio  Brasileiro  (AZEVEDO,  1938: 
p.34).

No  entanto,  as  contribuições  dos  indígenas  –  que  sequer  estavam  cientes  e 

interessados em tais questões – eram somente mote para serem utilizadas pelos compositores 

brasileiros  da  “grande  música”  (AZEVEDO,  1938: p.  25),  de  modo  que  se  apresenta  o 

“material  musical”,  nos parâmetros musicais da música europeia e na forma de um léxico 

específico.  Escalas,  ritmos e melodias  portanto,  podem parecer  palavras  que se referem a 

acontecimentos musicais e que seriam indiscriminadamente passíveis de serem mostrados – 

apontados –  por, supostamente, serem existentes “na música” (levando em consideração o 

exemplo dado). Porém, o que pretendemos fazer notar é o caráter idiossincrático deste léxico, 

por sua vez pertencente a um contexto específico com demandas próprias. 

Assim, a pesquisa de Azevedo nos fornece elementos do contexto de sua época, 

do qual podemos constatar um interesse para a análise das ideias musicais – i.e. das ideias 

musicais expressas através dos sons, no sentido schoenberguiano do termo – de acordo com a 

terminologia  e  padrões  da  teoria  musical  acadêmica  que  estava  voltada  sobretudo  para  a 

sistematização de informações que poderiam ser utilizadas pelos compositores brasileiros. À 

guisa de exemplo, Villa Lobos se destaca, na Europa, por representar um paradigma exótico 

da música brasileira. Se Carlos Gomes tinha trazido o mito do indígena para a música, outros 

compositores  brasileiros  da  primeira  metade  do  séc.  XX  trouxeram  a  própria  “música 

indígena”,  porém,  compilada  na  “linguagem  musical”  para  instrumentos  da  “civilização” 

ocidental.



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

Com sua melódica impregnada de exotismo, em consequência da escala defectiva, 
esses cantos despertaram o interesse de nossos compositores, que deles se valeram 
em páginas das mais felizes. Villa-Lobos fez do  Teirú o primeiro dos seus  Trois  
Poèmes Indiens, para canto e orquestra; e de Ualalocê uma harmonização finamente 
sensível para canto e piano. As palavras deste último canto serviram a Mário de 
Andrade para compor um pequeno poema cheio de intensidade, que Luciano Gallet 
pôs em música,  sob a denominação  de  Pai do Mato,  aproveitando habilmente o 
motivo musical parecí (AZEVEDO, 1938: p. 25).

Escala, Ritmo e Melodia na Música dos Índios Brasileiros apresenta uma análise 

de  um determinado  contexto  –  o  do  “indígena  brasileiro”  –  fundamentada  em conceitos 

oriundos de outro contexto – o da pesquisa em música de referência europeia. Isto é, Azevedo 

realiza  a  análise  da música indígena segundo padrões ocidentais,  ou seja,  não se trata  da 

“música dos indígenas”; mas talvez possamos chamar de  “música [europeia] [ouvida] nos 

indígenas”. Nas afirmações “música dos indígenas” e “música nos indígenas” constamos duas 

concepções  de música em  jogo.  A primeira,  concebe “música” como algo mais  do que a 

configuração das notas musicais, escalas, intervalos, ritmos, quadraturas etc. expressos nos 

valores ocidentais de “música” da segunda afirmação. A concepção agostiniana de linguagem 

– objeto da crítica wittgensteiniana – evidenciada nos pressupostos de “música” de Azevedo, 

é  a  mesma  que  leva  o  pesquisador  a  concluir  que  determinados  cantos  sequer  seriam 

“música”:

o canto masculino dos Borôros, […] logo se converte em monótono recitativo sobre 
um único som […] Mário de Andrade observa, com razão, “que não se pode chamar 
uma coisa dessas de música. Não passa – diz ele – de uma dicção, horizontalizada 
dentro de um valor sonoro definido” (Mário de ANDRADE apud AZEVEDO, 1938: 
p.31).

As  perguntas  orientadoras  de  Azevedo,  ensejaram  as  respostas  encontradas  – 

ainda que tendendo a suprir uma demanda específica –, por sua vez fundamentadas na aposta 

de uma universalidade estrutural das culturas, que teria na ideia de “música” algo previamente 

compartilhado por “homens de todos os países de todas eras”.

Analisando as mais desenvolvidas melodias indígenas que nos foram transmitidas, 
deparamo-nos  com  uma  certa  lógica  construtiva  cujos  princípios  […]  parecem 
comuns ao senso musical dos homens de todos os países e de todas as eras. À base 
de tais princípios acha-se a repetição, [i.e. o processo imitativo] (AZEVEDO, 1938: 
p. 41).

Neste  espírito  universalista  estaria,  segundo  Wittgenstein,  o  desejo  de  ver  as 

coisas  a  fundo  sem  se  preocupar  com  “o  isto  ou  aquilo  do  acontecimento  concreto” 

(WITTGENSTEIN, 1975, p.53). Wittgenstein está se referindo à lógica – sobretudo àquela do 

positivismo lógico – porém, nisto, evidenciando não somente uma forma de operação “lógica” 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

restrita ao discurso, mas sim como forma de pensar o mundo. Trata-se, segundo Wittgenstein, 

de  um pensamento  que  se  origina  “de  um esforço  para  compreender  o fundamento  ou  a 

essência de tudo que pertence à experiência” (WITTGENESTEIN, 1975: p. 53). De acordo 

com  Azevedo  o  processo  imitativo  reside  no  que  ele  chama  de  “princípios  da  lógica 

construtiva” da música dos indígenas. Seria segundo, o autor, a única maneira dos resultados 

de sua análise fazerem sentido.

De outro modo não chegamos a compreender o emprego, por esses bárbaros, dos 
mesmos recursos de que nos servimos para o desenvolvimento de ideias musicais 
(AZEVEDO, 1938: p. 41)

3. Conclusão

Não é o propósito deste artigo fazer um julgamento da análise de Azevedo, mas 

sim  abordar  questões  da  música  e  educação  musical  na  perspectiva  da  pragmática 

wittgensteiniana,  como  venho  realizado  em  outros  trabalhos  (MOREIRA,  2009,  2010). 

Ademais,  este  pesquisador  fora  extremamente  coerente  com sua  época,  uma  vez  que  as 

análises estritamente “musicais” – no sentido da música erudita europeia – não atentavam 

para  elementos  que são agora  caros  à  pesquisa etnomusicológica  inaugurada  nas  décadas 

finais do séc. XX (BLACKING 1995, NETTL 1983, SEEGER 1980), mas trilhou caminhos 

iniciais da pesquisa etnomusicológica do Brasil.

Com  este  exemplo  da  obra  de  Azevedo,  quisemos  demostrar  a  concepção 

agostiniana  da  linguagem  na  abordagem  da  música,  que  pode  ser  considerada  nos  mais 

diversos  contextos  da  pesquisa  em  música  como:  composição,  educação  musical, 

etnomusicologia etc. E levamos em consideração também o fato de que tais práticas musicais 

são constituídas de seus léxicos  específicos  que,  por sua vez,  determinam outras práticas, 

sobretudo quando circunscritas no campo da Educação Musical. Este contexto da Educação 

Musical considerado em sentido amplo, abarca desde os mais iniciais estágios do ensino de 

música, aos mais avançados, uma vez que egressos da universidade exercem direta influência 

sobre as bases da educação musical.

É importante  frisar que não estamos colocando em questão os valores de uma 

cultura  mas descrevendo  uma  situação  específica  onde  integrantes  de  um  determinado 

contexto  buscam  traduções  e  intermediações,  com  base  na  assunção  da  ideia  de  que  a 

linguagem é mero instrumento de referência e descrição do mundo e que não contribui ou 

influencia no conhecimento das coisas em si, e que seriam essências imutáveis. E contra este 

tipo  de  concepção  cogitamos,  sob  a  égide  da  pragmática  wittgensteiniana,  uma  outra 



XXI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música - Uberlândia - 2011

abordagem música – e de suas práticas correlatas – que leve em consideração a constatação de 

que a linguagem não é um mero instrumento de descrição do mundo, mas parte deste mundo e 

da forma de vida de cada pessoa.

Isso nos leva a considerar que  conhecer transpõe simplesmente a ideia de “re-

conhecer”  uma  vez  que  aquilo  que  se  conhece  é  determinado  socialmente.  Não  que  as 

“coisas”  existam apenas  socialmente,  mas as  suas  funções,  usos  e  valores  são  produções 

culturais interdependentes de seus contextos de origem. A argumentação sobre contribuição 

de Wittgenstein para a pesquisa em música é material suficiente para um outro artigo. No 

entanto,  o  que  aqui  quisemos  mostrar  foi  a  crítica  à  uma  concepção  referencialista  de 

linguagem desenvolvida no âmbito da música.

Referências
AZEVEDO, Luís Heitor Corrêa. Escala, Ritmo e Melodia na Música dos Índios Brasileiros. 
Tese apresentada no concurso para provimento da cadeira de “Folclore Nacional” da Escola 
Nacional de Música da Universidade do Brasil. Rio de Janeiro: [ver edição e data]

BLACKING,  John.  Music,  culture,  and  experience.  Selected  papers  of  John  Blacking. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. p 223-242.

DIAS, Maria Clara.  Kant e Wittgenstein: os limites da linguagem.  Rio de Janeiro:  Relume 
Dumará,  2000.

GOTTSCHALK,  Cristiane.  As  relações  entre  linguagem  e  experiência  na  perspectiva  de 
Wittgenstein  e  as  suas  implicações  para  a  educação.  In:  Experiência,  Educação  e  
Contemporaneidade. Cultura Acadêmica Ed: Marília, 2010. 

MOREIRA, J. Estevão. Linguagem, Música e Educação: na perspectiva de uma pragmática 
wittgensteiniana.  XX Congresso da Associação Brasileira  de Educação Musical  – ABEM. 
Anais.  Goiânia:  ABEM,  2010.

_______________.  O que é isso que chamam de música? Uma investigação filosófica acerca 
da linguagem sobre música. IV EPEM – Encontro de Pesquisa em Música (EPEM). Anais 
(on-line). Maringá:  UEM,  2009.

NETTL, Bruno.  The Study of Ethnomusicology: Twenty-Nine Issues and Concepts. Urbana: 
University of Illinois Press,  1983.

SEEGER, Anthony. O que podemos aprender quando eles cantam? Gêneros vocais do Brasil 
Central.   Os Índios  e  Nós.  Estudos  sobre  sociedades  tribais  brasileiras.  Rio  de  Janeiro: 
Campus,  1980.

WITTGENSTEIN, Ludwig.  Investigações Filosóficas.  BRUNI, José C. (trad.).  São Paulo: 
Ed. Abril,  1975.


