
Linguagem, Música e Educação: na perspectiva de uma pragmática 

wittgensteiniana

José Estevão Moreira 
UNIRIO 

estevaomoreira@gmail.com 

Paulo Pinheiro
UNIRIO

pjmp@uol.com.br

Resumo:  Wittgenstein  percebe  que,  nas  diferentes  situações  e  contextos  nos  quais  a 
linguagem é empregada,  não há nenhum limite  traçado e este se delineia  somente com a 
linguagem posta em ação. (O próprio conceito de “linguagem” em Wittgenstein não é único). 
Para se referir a esta “constatação” dos usos contextualizados do que chama de linguagem, o 
filósofo desenvolve o conceito de  jogos de linguagem –  fundamental para a “pragmática” 
wittgensteiniana.  Uma preocupação  com a  educação  musical,  a  partir  da  linguagem,  que 
atente para tais aspectos de uma pragmática wittgensteiniana, deverá – metodologicamente – 
levar em consideração que a palavra “música” apresenta tantas concepções e usos quantos 
diferentes forem os contextos nos quais seja empregada. No entanto, não somente o termo 
“música” mas todo um léxico empregado nas práticas  musicais  pode ser passível de uma 
reflexão crítica.

Palavras chave: educação musical, linguagem, wittgenstein.

Música: problema ontológico ou de linguagem?

Nosso  ponto  de  partida  está  na  seguinte  questão:  “o  que  é  música?”.  Porém,  por 

estranho que possa parecer, não nos interessa a resposta para tal pergunta. O que nos chama a 

atenção, já de início, é a própria pergunta que promove um direcionamento da resposta. A 

idéia do Ser, de que algo possa ter uma essência à qual se possa referir a qualquer “coisa” que 

se aproxime de uma categoria tal ou tal – senão a  própria  categoria em  si mesma –, está 

implícita  nesta formulação em forma de pergunta.  Por outro lado, se se propuser uma re-

formulação de tal questão, teríamos, por exemplo, na pergunta “o que é isso que chamam de 

música?” a implicação de outro paradigma de consideração do objeto [examinado] “música” e 

que parte do princípio de que possa haver diferentes concepções do que vem a ser música, ou 

não necessariamente/tão-somente concepções, mas usos distintos do termo “música”.

Ambas as questões (“o que é....” e “o que é isso que chamam....”) – com suas matizes 

e  degradés  de  aplicabilidade  –  são  de  cunho  eminentemente  filosófico.  No  entanto,  é 

importante localizarmos historicamente, no pensamento filosófico do ocidente – pensamento 



não como entidade, mas como atividade humana – em que “sentido” estamos buscando o(s) 

sentido(s) da palavra música, considerando a “natureza” das questões propostas.

Primeiramente, uma abordagem histórica se faz fundamental para a compreensão das 

diferentes tradições filosóficas do ocidente. Tal perspectiva histórica possibilita a percepção 

dos contrastes entre os diferentes modos de pensar e, portanto, dos modos de fazer do homem 

em suas diversas práticas de “análise” e explicação do mundo – especificamente as que se 

originaram e se desenvolveram a partir do pensamento e da cosmovisão grega – a fim de que 

se possa compreender as diferenças paradigmáticas fundamentais do olhar e do pensamento 

filosófico ocidental de cada período. Michel Dummett, filósofo analítico, divide a tradição 

filosófica em três grandes períodos:

O primeiro,  que vai da filosofia antiga (séc.  VII a.C.) até o final  do pensamento 
medieval (séc. XIV), é marcado pelo interesse central pela ontologia, ou seja, pela 
questão sobre o Ser, sobre no que consiste a realidade, qual sua natureza última, sua 
essência. O segundo caracteriza-se por uma ruptura radical com o primeiro e marca 
o surgimento da filosofia moderna (séc. XVI-XVII), tendo como questão central a 
epistemologia, a investigação sobre o conhecimento. A resposta à questão sobre o 
Ser depende, segundo esta nova visão, da resposta sobre algo mais fundamental: o 
conhecimento do Ser, a natureza desse conhecimento e sua possibilidade. O terceiro 
período marca a ruptura, por sua vez, da filosofia contemporânea (final do séc. XIX 
– início do séc. XX) com a filosofia moderna. Essa nova ruptura introduz agora a 
questão  lógico-linguística,  ou  seja,  o  conhecimento  não  pode  ser  entendido 
independentemente de sua formulação e expressão em uma linguagem. A questão 
primordial  passa  a  ser  assim a  análise  da  linguagem,  da  qual  dependerá  todo o 
desenvolvimento posterior da filosofia (apud MARCONDES, 2005, p.9-10).

 Portanto surge aqui um ponto importante que deve ser assumido – um dever-ser que 

não  é  teleológico,  mas  sim,  metodológico  –,  a  saber:  se  desejarmos  realizar  um 

aprofundamento destas questões filosóficas a respeito da música, há que se levar em conta as 

observações  já  levantadas  pela  filosofia  contemporânea  (sec.  XX  e  XXI),  sem  as  quais 

corremos  o  risco  de  incorrer  em  anacronismo.  Portanto,  na  filosofia  do  ocidente,  se  o 

problema do  Ser (ontológico)  passa pelo problema do conhecer  (cognitivo),  estes  passam 

necessariamente por uma expressão e referencia na linguagem (lingüístico) .

Isto se explica devido ao fato de que as concepções fundamentais, tidas como alicerce 

para a formulação de problemas filosóficos até a filosofia moderna, remetiam a Platão e, no 

bojo dos seus "conceitos chaves", a linguagem é relegada a um plano secundário "na medida 

em que [para Platão] ela em nada contribui para o conhecimento do real em sua essência e, 

consequentemente,  nem para  o  ensinamento  deste  conhecimento"  (MARCONDES,  1986, 

p.83).  Platão  chega  a  esta  conclusão  no  diálogo  "Crátilo"  e,  após  analisar  os  nomes 

(substantivos), chega à seguinte aporia: 



(a) Não haveria a possibilidade de se conhecer o real através das palavras, pois estas seriam 

apenas imagens deste real de modo que antes de saber se os nomes são corretos ou não é 

preciso conhecer a realidade das coisas representadas por estes nomes. Este é o ponto de vista 

naturalista. 

(b)  Por  outro  lado,  se  as  palavras  são  fruto  de  convenções,  em nada  contribuem para  o 

conhecimento  da  coisa  em  si,  uma  vez  que  são  apenas  representações  da  coisa.  Estas 

representações podem, por sua vez variar de uma língua para outra (ex.: chien, cane, perro, 

hund, dog ou cachorro).

A conclusão aporética do CRÁTILO influenciou fortemente toda uma longa tradição 

de tratamento da temática da linguagem na filosofia. Ainda de acordo com Marcondes (1986):

[esta tradição] se encontra no DE MAGISTRO de Sto. Agostinho e dá lugar 
a  um  intervalo  de  valorização  da  linguagem  no  período  medieval  [na 
escolástica de Tomás de Aquino e também com G. Ockham] por influência 
da lógica aristotélica, para ser retomada entretanto na Filosofia Moderna por 
Descartes  e  os  racionalistas,  bem  como  pelos  empiristas,  vindo  até  o 
advento,  no  final  do  séc.  XIX,  da  Filosofia  Analítica,  o  que  marca  seu 
encerramento (MARCONDES, 1986, 85).

Ludwig Wittgenstein

Como dissemos, o presente artigo tem como objetivo levantar questões relacionando 

educação,  música  e  linguagem.  No  entanto,  sobre  isto  que  estamos  nos  referindo  como 

“linguagem” é importante definir com clareza – ou o mais próximo possível – o que se quer 

dizer. Nosso referencial teórico são as ideias de Ludwig Wittgenstein (1889-1951), filósofo 

alemão de grande importância  e influência na produção filosófica do séc.  XX e XXI, no 

entanto, ele próprio não teve uma única concepção de linguagem. O que Wittgenstein trata 

como  linguagem  em  sua  obra,  da  qual  comumente  se  encontram  referências  a  “dois” 

Wittgensteins,  não  é  um  objeto  único:  são,  por  assim  dizer,  duas  concepções  distintas, 

trabalhadas por Wittgenstein no decorrer de sua vida.

O  “primeiro”  Wittgenstein  está  preocupado  em  traçar  os  limites  da  linguagem  e, 

portanto, os limites daquilo que se pode pensar e dizer. Compreendem este período, as ideias 

do  Tractatus  Logico-philosophicus (1921)  (WITTGENSTEIN,  2008),  obra  que  se  tornou 

referência para o positivismo lógico, a saber, aquele que prima sobretudo pelo conhecimento 

empírico, e não metafísico. Nesta obra, Wittgenstein busca explicar, no “funcionamento da 

linguagem”, uma linguagem instrumental, i.e., busca desvendar, promovendo uma conciliação 



entre  lógica  e  filosofia,  uma linguagem restrita  aos  aspectos  sintáticos  de  uma gramática 

lógica, e nada mais: 

O  [Tractatus]  trata  dos  problemas  filosóficos  e  mostra,  creio  eu,  que  a 
formulação destes problemas repousa sobre o mau-entendimento da lógica 
de nossa linguagem. Poder-se-ia talvez apanhar todo o sentido do livro com 
estas palavras: o que se pode em geral dizer,  deve-se dizer claramente; e  
sobre aquilo que não se pode falar, deve-se calar. (WITTGENSTEIN, 2008, 
p.131)

Acreditou ter “resolvido de vez o problema” (WITTGESTEIN, 2008, p.132), porém, 

não atentou para o aspecto fundacional de suas afirmações e para o fato de que já as primeiras 

premissas do Tractatus (§1 ”O mundo é tudo o que é o caso” e §1.1 “O mundo é a totalidade 

dos fatos, não das coisas”) aportavam-se em bases metafísicas.

Após o  Tractatus Wittgenstein  “abandona”  a  filosofia,  torna-se professor  em uma 

província austríaca e se depara com uma nova situação: ensinar crianças. Gottschalk (2009, 

p.8-9) destaca que Wittgenstein,  como professor de crianças,  elaborou com seus alunos – 

entre  outras  atividades  –  um dicionário  ortográfico  no  qual  cada  aluno  era  convidado  a 

escrever sobre algum(s) verbetes,  com a condição de que fossem palavras que estivessem 

acostumados. Gottschalk considera ainda que o contexto das políticas públicas em educação – 

a reforma escolar austríaca dos anos 20 – contribuiu decisivamente para que Wittgenstein 

passasse a  considerar  as  atividades  envolvidas  com a linguagem como parte  essencial  do 

sentido de uma palavra uma vez que se primava pela idéia de que o aprendizado não poderia...

se  limitar  a  uma mera  observação possibilitada  pelo  aparato  sensório  do 
aluno, que iria paulatinamente por associações construindo significados mais 
complexos  a  partir  de  representações  dos  dados  dos  sentidos.  O 
conhecimento deveria  ser  adquirido ativamente  a  partir  dos  interesses  do 
educando e de uma forma integradora, interdisciplinar (GOTTSCHALK, 
2009, p.12).

Estas seriam algumas evidências, portanto, de que Wittgenstein passava a considerar, 

na relação linguagem, mundo e pensamento, uma outra variante: as condições nas quais uma 

língua é apreendida, e que será o mote de sua “segunda” filosofia. No entanto, esta versão dos 

feitos de Wittgenstein enquanto professor não se resume a um período tão “feliz” assim. Era 

considerado um professor muito duro, chegando ao ponto de promover punições severas – e 

até  físicas  a  seus  alunos  –  o  que  fez  com que sua  imagem não fosse  estimada  entre  os 

camponeses dos vilarejos nos quais ensinou. Wittgenstein abandona o cargo de professor em 

1926. 



Este  episódio  na  vida  de  Wittgenstein  –  acrescidos  a  outros  aspectos  de  sua 

excentricidade  –,  além  de  ser  visto  como  um  afastamento  radical  do  “círculo”  de 

personalidades acadêmicas e discussões filosóficas, é também considerado como um grande 

momento que culmina na reformulação de seu projeto filosófico e que, posteriormente, deu 

origem às idéias do “segundo Wittgenstein”, materializadas principalmente na publicação – 

póstuma  –  das  Investigações  Filosóficas (1953).  Neste  livro,  Wittgenstein  primeiramente 

chama a atenção para o fato de que os limites da linguagem não estão traçados e que o sentido 

só pode emergir no pleno uso da linguagem nas suas situações e contextos específicos. 

Recapitulando: as concepções de “linguagem” de Wittgenstein se pautam, ambas, no 

aspecto sensível da “língua”, porém o primeiro Wittgenstein procura (a) resolver os problema 

da  formulação  de  problemas  filosóficos,  analisando  um  suposto  “funcionamento  da 

linguagem” e traçando limites lógicos para o pensamento e suas expressões – com base na 

ideia de uma linguagem instrumental e transcendental; já o segundo Wittgenstein atenta para 

(b)  os  usos da linguagem (língua)  e  as  situações  nas  quais  são empregadas.  A tendência 

fundacionalista do Tractatus passa a uma abordagem descritiva, onde, partindo da prática – a 

despeito de uma abordagem meramente  teórica –,  Wittgenstein percebe que nas diferentes 

situações e contextos nos quais a linguagem é empregada não há nenhum limite traçado e este 

se delineia somente na linguagem posta na ação. Para se referir a esta “constatação” o filósofo 

descreve os usos da linguagem em seus contextos através do conceito metafórico de jogos de 

linguagem.  São as  idéias  do segundo Wittgenstein,  sobretudo,  que nos  interessam para o 

presente trabalho. 

Uma pragmática wittgensteiniana

Apesar  de  em  nenhum  momento  das  Investigações  Filosóficas  haver  qualquer 

referência, por parte de Wittgenstein, ao termo pragmática, é comum classificar as suas ideias 

neste campo da filosofia contemporânea. Isto se dá pelo fato de Wittgenstein demonstrar, nas 

Investigações, que a linguagem cotidiana não se limita aos aspectos formais lingüísticos de 

regras “impostas” pela teoria. Na verdade, se existem regras, estas regras estão presentes nos 

jogos  de  linguagem e  só  podem  ser  apreendidas  através  da  observação  e  do  jogar. 

Wittgenstein  inicia  as  Investigações  Filosóficas criticando  uma concepção  agostiniana  de 

linguagem – e portanto, uma crítica ao platonismo – de que o aprendizado da língua se dê 

simplesmente por denominação ostensiva (WITTGENSTEIN, 1975, p.13-14) e refuta, com 



argumentos baseados na observação da práxis, a possibilidade de uma tal linguagem privada, 

transcendental, trans-histórica e transcultural. Wittgenstein afirma que as palavras só possuem 

significação no seu uso, em contextos específicos nos quais indivíduos partilhem das mesmas 

crenças,  valores,  pressupostos  etc.,  configurados  em  diferentes  modos  de  vida  –  outro 

importante conceito das Investigações Filosóficas.

Nesta obra, Wittgenstein propõe um encaminhamento diferente do que havia afirmado 

no  Tractatus. Se no  Tractatus  ele determinou peremptoriamente as condições nas quais se 

deveria dar o funcionamento da linguagem, nas Investigações  a proposta é não teorizar mas 

sim observar,  descrever e elucidar  cada caso  concretamente.  Se se puder estabelecer  uma 

máxima wittgensteiniana, seria esta: “Não pense, mas veja!” (WITTGENSTEIN, 1975, p.42).

Neste espírito de partir de fato “dos fatos”, isto é, de situações práticas, Wittgenstein 

apresenta, nas IF, uma grande sorte de exemplos, ora para demonstrar aplicações práticas de 

determinados  problemas  ora  como  metáfora  –  sobre  jogos,  por  exemplo.  Uma  situação 

apresentada  no  princípio  do  livro,  constantemente  retomada  em  outros  momentos,  é  o 

exemplo  do  construtor  e  seu  ajudante.  Ambos,  em seu  ofício,  partilham  de  um jogo  de 

linguagem que os permitem uma compreensão mútua. Se o construtor diz “lajota”, o ajudante 

compreende e passa-lhe uma lajota, não sendo necessário que o construtor diga a frase “traga-

me uma lajota”. Com isto, Wittgenstein quer apontar para o fato de que em outros contextos, 

mais complexos, existem informações implícitas, porém, que são claras aos participantes de 

um mesmo contexto. E não somente isso:

Qual é pois a diferença entre a informação ou afirmação “cinco lajotas” e o 
comando “cinco lajotas!”? Ora,  o papel  que o pronunciar dessas palavras 
desempenha  no  jogo de  linguagem.  Mas  também o tom com que  forem 
pronunciadas será outro, e a expressão facial, e ainda muitas outras coisas. 
Mas também podemos pensar que o tom é o mesmo – pois um comando e 
uma informação podem ser pronunciados em muitos tons diferentes e com 
muitas expressões faciais diferentes – e que a diferença reside somente no 
emprego (WITTGENSTEIN, 1975, p.21).

Isto é, a partir das IF, apesar de tratar dos usos da língua, Wittgenstein admite que a 

“linguagem” não se limita aos aspectos verbais, tão-somente , mas considera também outros 

elementos  contextuais  alheios  ao  estritamente  verbal.  A  idéia  de  jogo  de  linguagem é 

extremamente poderosa e poderíamos nos deter aqui por muito tempo sobre seu conceito. No 

entanto, considerando que este artigo trata da apresentação de pesquisa em andamento sobre 

uma  proposta  de  abordagem  da  música  e  da  educação  na  perspectiva  da  linguagem,  os 



conceitos wittgensteinianos foram apresentados de suscintamente de modo a possibilitar uma 

diálogo entre tais questões linguageiras e o campo da música e da educação.

Linguagem, Música e Educação: qual o problema?

Uma preocupação com a linguagem que atente para tais aspectos de uma pragmática 

wittgensteiniana,  deverá  –  metodologicamente  –  levar  em  consideração  que  a  palavra 

“música” apresenta tantas concepções e usos quantos diferentes forem os contextos nos quais 

seja empregada. No entanto, não somente o termo “música” mas todo um léxico que possa ser 

empregado nas práticas musicais pode ser passível de uma reflexão crítica. De acordo com 

Moreira (2009):

o  contexto  educacional  evidencia  [uma]  sorte  de  forças,  discursos  e 
concepções  que  não  somente  a  do  professor:  neste  processo,  além  do 
professor, a figura do aluno é a primeira que nos vem à tona. Nesse caso, 
baseando-se  na  premissa  muito  usual  de  que  um  professor  deve  estar 
preocupado em conhecer o universo do aluno, há que se fazer uma outra  
pergunta: o que o aluno compreende como música? O que é  isso que ele 
chama de música? Esta pergunta pode suscitar a impressão, num primeiro 
momento, de certo ar de superioridade, de relação vertical e soar até mesmo 
jocosa, se se partir de um pressuposto equivocado de que o aluno não possui 
a destreza de nomear e descrever a sua noção de música fundamentado nos 
jargões correntes de uma suposta “linguagem musical”, como se fosse isso o 
mais importante – a propósito de uma comum presunção inerente ao espírito 
e  à  lógica  acadêmica  da  existência  de  um  domínio  (posse/lugar)  dos 
conceitos “corretos” […] (MOREIRA, 2009, p.2).

E há que se levar em consideração também outras relações e contextos – no complexo 

processo educacional  – nos quais a  palavra música é empregada e colocada  em  jogo  por 

diferentes “falantes”: a instituição, os pais, governo, grupos sociais, religiosos, etnias, ongs 

etc. Em cada contexto haverá implicações distintas.

Se se considerar, portanto, que estas diversas concepções  sui generis da música são 

importantes para o processo da educação musical – posto que este “importante” trata-se não 

de  um  fato,  mas  de  uma  premissa,  um  princípio  do  qual  se  pode  discordar  –,  a 

problematização de uma ontologia  perde  a  sua  necessidade e  o  problema passa então de 

ontológico  para  um problema  de  linguagem,  uma  vez  que  estas  diversas  concepções  de 

música – portadas por e portadoras de representações simbólicas e sociais – estão presentes 

nos processos comunicativos, de modo que,  sob a alcunha de “música” escondem-se – aos  

inadvertidos  –  as  mais  diversas  premissas,  valores,  mitos,  crenças,  interesses  etc.,  que  



emergem  e  adquirem  sentido  somente  quando  contextualizados.  A  palavra  “música”  é  

somente a ponta de um iceberg.

Ao professor de música – e ao pesquisador em música e cultura de um modo geral – 

constatar tal fato é abrir-se à capitulação de seus feitos, conceitos e valores que se apresentam 

como certos,  óbvios  e  inabaláveis  e  que regem condutas  futuras,  quando na verdade são 

construções oriundas de determinado(s) contexto(s) e que – considerando o caráter retórico de 

tais  feitos  –  podem  tender  a  análises,  afirmações,  conclusões  e  ações  com  base  em 

pressupostos metafísicos.

Porém,  antes  que  se  confunda  este  trabalho  como  algo  que  se  prontifica 

nitzscheanamente contra a metafísica, desde já é necessário frisar que não se trata de anti-

metafísica.  O que se pretende com essa “vigilância” à metafísica é observar que qualquer 

afirmação  peremptória  sobre  música,  para  que  seja  aceita  nos  mais  diferentes  contextos, 

requer que seja verificável por meio de critérios comuns1, caso contrário, tratar-se-á de uma 

perspectiva particular que tem seu devido valor e em alguns casos tenderá a uma teleologia 

também particular.  Metafísica,  não  é  um problema -  de modo algum!  O problema surge 

quando os oradores não partem de um ponto sobre o qual estão de acordo e, portanto, incorre-

se em petições de princípio - aí estamos no campo da retórica.

1 “O objeto será aquilo que nos é dado a conhecer a partir de conceitos, ou melhor, a partir de regras que 
exprimem objetividade” (DIAS, 2000, p.25)



Referências

DIAS, Maria Clara.  Kant e Wittgenstein: os limites da linguagem. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 2000. (p.1-64).

GOTTSCHALK,  C.M.  C.   O  conceito  de  compreensão  –  a  mudança  de  perspectiva  de 

Wittgenstein após uma experiência docente. In:  Anais da 32ª Reunião anual da ANPED 

(Associação  Nacional  de  Pós-Graduação  em Educação).  Caxambu,  2009.  Disponível  em: 

http://www.anped.org.br/reunioes/32ra/arquivos/trabalhos/GT17-5893--Int.pdf. Acessado em: 

25/05/2010.

MARCONDES,  Danilo.  A pragmática  na  filosofia  contemporânea.  (Coleção:  Filosofia 

Passo a Passo; v.59) Rio de Janeiro: Jorge Zahar E., 2005.

____________. A concepção de linguagem no ‘Crátilo’ de Platão, in:  Leopoldianum, Vol. 

XIII, n° 36, 1986.

MOREIRA, JE. O que é isso que chamam de música? Uma investigação filosófica acerca da 

linguagem  sobre  música.  In:  Anais  (on-line)  do  IV  Encontro  de  Pesquisa  em  Música  

(EPEM).  da  Universidade  Estadual  de  Maringá,-PR:  2009.  disponível  em: 

http://www.dmu.uem.br/pesquisa/index.php?

conference=epem&schedConf=epem2009&page=paper&op=download&path%5B%5D=44&path%5B%5D=25 

(acessado em 29/05/2010)

WITTGENSTEIN, Ludwig.  Investigações Filosóficas. BRUNI, José C. (trad.).  São Paulo: 

Ed. Abril, 1975.

____________. Tractatus lógico-philosophicus. Trad. SANTOS, Luís Henrique Lopes dos; 

3ª edição; São Paulo: Edusp, 2008.

http://www.anped.org.br/reunioes/32ra/arquivos/trabalhos/GT17-5893--Int.pdf
http://www.dmu.uem.br/pesquisa/index.php?conference=epem&schedConf=epem2009&page=paper&op=download&path%5B%5D=44&path%5B%5D=25
http://www.dmu.uem.br/pesquisa/index.php?conference=epem&schedConf=epem2009&page=paper&op=download&path%5B%5D=44&path%5B%5D=25

